







កើតឡើងពីកិច្ចសហការគ្នា វវ៉ាង **ភុគ្គសាសខបណ្ឌិតៗ និង បន្តព្**វាស័យអេស្សិចក្រុមិចទីខ្មែរ ក្នុងតោលបំណងយ៉ាងមុនហើយឡើយក្បា ការពារ កុំឡាត់ចប់តំទៅទៀត ព្រមទាំងផ្សព្វផ្សាយស្នាដៃ-វាកសាទៅនំនេះ សម្រាប់សាចារណជនលើប្រាស់ដោយមិនគិតទៅម។

សមថែងអំណរគណដល់

អង្គការវិហ្ស កូស៊ី-កៃ វិទ្យាស្ថានបើកទុលាយ ករុណខ្មែរ និង មូលនិងខ្មែរសម្រាប់ការសិក្សា ដែលបានគាំទ្រពម្រោងការស្ថាជីនេះ សម្រាប់ទុកក្នុងបណ្ណាល័យអេឡិចត្រនិច។

Buddhist Institute of Ministry of Cult and Religion and eLibrary of Cambodia have made a cooperative effort to digitalize books and manuscripts in order to preserve our Cambodian literary heritage. This will promote and provide easy, instant access, free of charge to the public and future generations to come.

A sincere thank you to our generous supporters: Rissho Kosei-Kai, Open Institute, Karuna Cambodia and Cambodian Education Excellence Foundation, who made this endeavor possible.

www.budinst.gov.kh www.elibrarvofcambodia.org



# ពុទ្ធសហស្សនាមាវលី

(Cambodian)



20/2010 G

#### ISBN 81-7414-197-9

First Edition: November 1998

Publisher: Vipassana Research Institute Dhamma Giri, Igatpuri-422 403 Maharashtra, India Phones: 91-2553-84076, 84086 Fax: 91-2553-84176

Printed by: Apollo Printers 313, Jogani Estate, J. R. Boricha Marg Lower Parel, Mumbai-400 011 ខគោ រហៅ របរុរយ អហេរេរ ហូគឺរហដ់នំហាំ

ពុទ្ធសហស្សនាមា*វ*លី

#### FOREWORD

It is not great pood fortune that I was born and grew up in an extremely devoted tudan family settled in Burma. The devotional books of the Gita Prees, Gorakhpur, had a great influence on the whole family. My father was a devotee of Shiva while my mother was a devotee of Sri Krishna, In the first decade of my life, I used to daily chant either the Vishuu Sahastranuam or the Gopal Sahastranuam or the Shivamadhimus Storac or the Shivatandar Storac or some chapters of the Gita. I used to enjoy it, Besides strengthening my devotion, another important benefit was that I learned the proper pronunciation of Sanskrit and also gained some knowledge of the Gita.

In the second decade of my life, my good fortune increased when I came in contact with the Arya Samaj. The teachings jolted my mind. I began to understand the difference between true devotion and blind devotion, true faith and blind faith. Instead of blindly accepting everything that I heard or read, I developed the wisdom of examining it and testing whether it was logical and

rational. I was indeed fortunate.

In the third decade of my life, I got sufficient opportunity to study the Dharma literature of Sura, Tulasi, Meera, Kabir, Nanak, Dadii etc, I was gready influenced by them. During these days, I also studied in detail the Gita and a few important Upanishadas. I was going through the entire spectrum of the spiritual literature of India. I was wonder struck. If was in those days that I made it the detail of my life to become "Shita Pragay" – free from craving, fear, anger. and make my life filled with equaninity and total detachment, although it looked so difficult to achieve.

At the end of the third decade of my life, my good fortune reached its peak. As a result of an unhearably painful incurable disease. I came in contact with the pure teaching of the Buddha. In 1955, at the age of 31 years, sitting at the feet of the Burmese householder saint. Sayagy U Ba Khin I learnt Vipassana, the ancient technique of India. I was freed from my physical ailment, but now this seemed very insignificant. The most notable attainment was that I found the medicine that could liberate me from the miscrics of existence. I found the straight path that could free me from the endless eyele of birth and death,

Whatever I read and heard in childhood while immersing myself in devotion was "received" knowledge. Whatever I understood through my contact with the Arya Samaj and Gita, Upanishad etc. was intellectual knowledge. But now, whatever I realised through my contact with Vipassana was experiential knowledge. The first and second kinds of knowledge were indirect knowledge, meaning paintial, experiential wisdom in the real sense. The first and second steps generated the desire for high spirituality, while this third step established me on the royal road for progress towards its perfection.

One one hand, my mind was filled with high spiritual ideals: on the other hand achievement of worldly success beyond all expectations at a very young age filled my mind with tremendous ego. A mental conflict resulted. When the mind was immersed in devotion, it would become calm temporarily but after some time, it would again become agitated. Upon intellectual reflection, the mind would become balanced for some time, but after a short while it would again become disturbed. By the practice of Vipassana, I acquired a beneficial technique that freed the mind from defilements at the depth. I began to thoroughly understand, on the basis of body sensations, the manner of the arising, multiplication, and accumulation of defilements, and at the same time, the means of their suppression and destruction, expulsion and eradication became clear. There was a complete transformation in my life through the application of the practical aspect of this pristine pure Dhamma of ancient India.

Because of some false belief, there are delusions about the Buddha and his teaching in the minds of many Indians. I was also a victim of such deluding misconceptions. Therefore while taking part in the Vipassana course, there was some hesitation in my mind. But in the very first ten-day course I was pleasantly surprised to find that there was not the slightest blemish in whatever I learnt. I could not find any cause for opposition. What objection could anyone possibly have in living a life of morality, in concentrating the mind on the basis of experiential truth, in awakening of wisdom that eradicates defilements from the roots by the experiential analytical study of the truth of the interrelationship of the body and mind, and in filling the purified mind with metal (loving kindness), compassion and goodwil? What objection could I have? Indeed I felt as if I have understood the true nature of the ancient pur Dhamma (Dhamma) of India. I received the essence of Dhamma.

After tasting the flavour of this spiritual technique giving results here and now, there was also the sorrowful surprise in my mind about why the spiritual nation of India had lost this beneficial technique.

When the depths of truth were experienced by the study of this remarkable technique, a desire arose in my mind to study the mother-tongue of Lord Buddha which was the ancient language of the people of North India, the language that preserved and protected the teaching of the Buddha and therefore was called Pali. I did not have any knowledge of Pali. But I gradually started to understand it because of my knowledge of Sanskrit and Hindi, I began to savour the nectar of the Buddha's words in his own language. While reading, my mind was often filled with joy and rapture. The depth of the technique of Vipassana became clearer and clearer. The practical application of Vipassana and the related theoretical knowledge started strengthening each other. My good fortune was boundless.

\*\*\* \*\*\* \*\*\*

My revered teacher had immeasurable goodwill for India. His heart used to be constantly filled with boundless gratitude towards this nation. He used to say repeatedly that we have received this invaluable jewel from India. We have become blessed! Now we must repay this debt of India. Unfortunately this technique has been lost in India. If India obtains this technique, the anguish caused by discrimination among the people of high and low castes and disputes and quarrels among different religions will be pacified. The sacred Ganges of the universal eternal Dhamma will again flow in that great nation. The inhabitants of that country will be abundantly benefited.

Ile had total faith in the ancient prophecy that 2500 years after the Buddha, this lost spiritual technique of India would return to the land of its origin and India would accept it joyfully leading to infinite welfare of the people. From India this technique would once again spread to the whole world and benefit many. He used to say repeatedly that the clock of Vipassana had struck. We must become free of the debt towards India. He wished to repay this debt by coming to India himself and teaching the technique of Vipassana to the people here but he was unable to come because of certain reasons. In 1969 when it so happened that I had to come to India, he was overjoyed. Anointing me as a teacher, he entrusted me with the responsibility of returning the invaluable jewel of Vipassana to the people of India as his representative. I did not

consider the understanding of this profound technique that I had been able to gain in his presence in 14 years adequate enough for this great responsibility. Therefore there was hesitation in my mind. But finally upon his abundant encouragement, I accepted the responsibility of fulfilling his strong Dhamma wish.

I was a stranger to India. Other than the members of my family in India, I was acquainted only with a few renowned scholars of Hindi who had come to Burma to help in the spread of Hindi there. How could Vipassana courses be held in this vast country; who would take part in them; who would organise them? How could the necessary facilities be arranged? All these problems seemed insurmountable but I was astonished that the first Vipassana course was held within one month of my arrival in India. My mind was filled with wonder; my heart overflowed with happiness. After a long period of about 2000 years, its ancient technique had returned to India. With the success of the first course itself, the Ganges of Dhamma started flowing again in India. Proving the truth of the prophecy, in the past thirty years, people of different classes, different religions, and different traditions have accepted it and benefited from it. After irrigating the fertile soil of India with the nectar of Dhamma for ten years, Vipassana started flowing in foreign countries also,

Many of the intelligent people of India joyfully dedicated themselves to this technique. Just as after receiving this invaluable jewel, the Dhamma desire to learn the teaching of the Buddha in his original words had arisen in my mind, it now arose in the minds of many meditators in India. Therefore the monumental work of publishing the extensive lost treasure of the ancient Pali literature of India was started. For the people engrossed in the responsibilities of their lives, it is not easy to spare time for the systematic study of the Pali language. Nevertheless, because Pali is so close to Sanskrit and Hindi, a person with a good Pali vocabulary will be able to understand it easily even without a sufficient knowledge of grammar. Thinking thus, the auspicious resolution arose in my mind to compose "Buddhasahassanāma", so that while reciting it, along with the knowledge of the innumerable Pali synonyms of the Buddha, meditators will remember the qualities of the Buddha and develop gratitude towards him, resulting in rapture in the mind and thrill in the body, which will strengthen their practice of Vipassana meditation.

My creativity in composing verses in Hindi and Rajasthani arose and along with it arose the Dhamma inspiration to compose verses in Pali. Even though my knowledge of Pali grammar was not complete, I engaged myself in composing these verses. I started out with the aim of composing one thousand names of the Buddha for which about 200 verses would have been sufficient but there is no limit to the virtues of the Tathāgada. "Appamāno buddho". Verses were being constantly composed by the heart overflowing with devotion and 1250 verses were composed. After this, an equal number of verses could have been further composed with the collection of words that remained. But keeping in mind my other multifarious responsibilities, I had to unwillingly stop my pen at this point. I have selected a few of the verses among them and compiled "Buddhasadhasamānatad" is on that the auspicious beginning of its distribution may be made during the Buddhasadhasats of November 1998.

Those who are interested in the mother tongue of the Buddha and the language of the people of North India 2600 years ago will derive ample benefit from it. But I can also see a big danger for which it is necessary to be alert. In future the recitation of this softward should not become a lifeless, meaningless rims of immurcable past lives are automatically eradicated. If this happens, the practice of Vipassana that actually eradicates the past stock of swibhdra's (mental conditionings) in a scientific manner will be lost and people will be trapped in this false belief. Just as many other spiritual traditions got corrupted over a period of time, let not Vipassana also become devalued. All meditators of the present and the future will have to be alert about this danger.

May the teaching of the *Tathāgata* always remind them of this danger. Let them continuously keep in mind the proper way to pay respects to the Buddhas

"Imāya dhammānudhamma paṭipattiyā Buddhaṃ pūjemi."

—"I walk on the path of Dhamma and thus pay my respects to the Buddha." Walking on the path of Dhamma means the practice of applying sila, samādhi and pañā in one's life and only this is the real worship of the Buddha. This understanding will have to be constantly strengthened.

Upon being asked by someone, the Buddha explained in plain words about the right way to worship the Buddhas:

Āraddha viriye pahitatte, niccam daļha parakkame;

samagge sävake passa, etam Buddhāna vandanam.

-Look! How these disciples are gathered together and completely engrossed in meditation. They are continuously

engaged in resolute effort for purification of mind. Truly, this is the proper way to worship the Buddhas.

When there was a shower of celestial flowers on the Buddha just before his mahaparinihbāna, he repeated this truth in plain words:

"Na kho ānanda! Ettāvatā tathāgato sakkato vā hoti, garukato vā, mānito vā, pūjito vā, apacito vā,"

Ananda! The Tathāgata is not respected, honoured, revered,

worshipped in this way.

"Yo kho ānanda! Bhikkhu vā bhikkhuni vā upāsako vā upāsikā vā dhammānudhammappatjuanno vihurati sāmicippatjuanuo anudhammacārī, so tathāgatam sakkaroti garukaroti māneti pūjeti apacivati paramāva pājāvu."

(But) Anandal If any monk or nun, or male or female lay devotee dwells established on the path of Dhamma, the path of truth, living according to the Dhamma for the attainment of the highest welfare, then the *Tathāgata* is respected, honoured, revered and worshipped by it.

"Evam hi vo änanda! Sikkhatabbanti."

Oh Ananda! You should learn this.

The Buddha is truly worshipped by practising sila, by developing samādhi, and by establishing equanimity and remaining aware and attentive through the awakening of pañāā.

Let these words of the Buddha about proper worship echo in the minds of all Vipassana meditators and other readers. Let them keep proper understanding that they can gain inspiration by the recitation of these verses, while keeping the ideal of the Buddha in mind. Just as the Buddha became enlightened by liberation form all defliements and by perfection of all virtues, let them walk step by step on the Dhamma-path of sila, samādhi, and pañāā and remain engaged in the meritorious work of avoiding vices and accumulating virtues. This spiritual technique capable of totally credicating all suffering from the human mind must be kept free from all hollow rituals. Let everyone practise Dhamma in its pristine parties.

If this Dhamma volition is certainly lead maintained, it will to great happiness, great welfare.

> Kalyānamitta, Satya Narayan Goenka

#### ពុទ្ធសហសុវុនាមា វលី

លោបិ ភពវា អហេ, សម្មាសម្ពុធ្វា សយម្ភ។ វិជ្ជាបរណសម្បុធ្នោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។១។

ប៉ាំសទម្មសារថី, លោកវិទ្ធ អនុត្តពា។ សត្ថាទេវមនុស្សានំ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យលំ។២។

សុគពោ សុគទោ សាមី, សុខទោ សន្តិទាយពោ។ សព្តសត្តាឧុកម្បុពោ, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យូលំ។៣។

សព្ភុត្តមោ សថ្កា សេជ្ជោ, សមណផ្កោ សន្តិស្សជា។ អរិយចម្មុំ អញ្ញាសិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៤។

#### ពុទ្ធសហស្សនាមាវលី

ភក្តុរាពោ ភក្តុទោសោ, ភក្តុមោហោ សោ ភកវា។ ភក្តុមានោ ភក្តុមាយោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៥។

> យថាវាទី ឥថាការី, តថបញ្តោ តថាគតោ។ យថាការី តថាវាទី, ពុទ្ធំ តំ បណ្តាម្យូលំ។៦។

ចម្មធិយាម កោវិទោ, ធម្មតាយបិ ភោវិទោ។ ធម្មដ្ឋិតិយា កោវិទោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យលំ។៧។

វិតរាគោ វិតទោសោ, វិតកោធោ វិតរយោ។ វិតាសវៅ វិតមោហោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៨។ មហារីជា មហាធីជា, មហាសុជា មហព្ពលោ។ មហាមារចម្ មខ្ញុិ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្បូលំ។៩។

មហាសីលោ មហាចិត្តោ, មហាពុធោ មហាមុនិ។ មហាមោហោទធឺ តិណ្ណោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។១០។

មហាមោហំ វិនាសេសិ, មហារាគនិរោធពោ។ មហាទោសំ និទ្ធំសេសិ, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមម្រហំ។១១។

មហានថ្មីសមុច្ឆិផ្នោ, មហាកិលេសនិស្សដោ ។ មហាបាហេឃមុត្តិឈ្លោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហ៍។១២។ មហាសោកសល្មកត្តោ, មហាខីលវិសោធនោ ។ មហាសគ្គិសុខកជា, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៣។

មហាភយំ បទាលេសិ, ធម្ភថ្និឆ្នោ ភយនុទោ។ មហាទុក្ខគូនុទោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។១៤។

មហាករុណាសម្បត្តោ, មហាមេត្តាយភិរៈតោ ។ មហាជនហិតរៈតោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៥។

មហាអវិជ្ជា បម្មខ្ញិ, មាយាជាលវិមោចនោ។ មិច្ឆាក់ទំ និមច្ចេសិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូល័។១៦។ មហាតុរុ ៩វតុរុ,
មេវតុរុ តុរុវជា។
ជម្លួតរុ សេដ្ឋកុរុ,
ពុទ្ធ ពី បណ្ឌម្បូល។១៧។

វិស្សកុរ លោកកុរ, ធម្មកុរ កុរុក្ខមោ។ ឧក្តិ ឯកាទិសោ កុរ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៨។

ងហិបស្ស៊ិក ធម្មទោ, សន្និដ្ឋិកមកាលិកំ។ ឱបនយិក ស្វាក្កាតំ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហំ។១៩។

សព្ភប្រាយ្យធម្ម ញ្ចក្រ, ចាត្តធម្ម អទេសយិ ។ អភិញ្ញាញាណសម្បីណ្ណោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យាហ៍។២០។ វិចិត្រធម្មកថិកោ, អព្ភតមគ្គខ្មេសកោ ។ មហកាតោ មហាកថី, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។២១។

អទណ្ទេន អសច្ចេន, ធម្មេន អនុសាសយី។ ខទ្ទរេសិ ពហ្វ សត្តេ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។២២។

យថា អនកិ អក្កាសិ, ភគវា ភុវិញាណវា។ និក្កាមោ និម្មលោ នាថោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។២៣។

អត្តសរណមនុសាសិ, នេបញ្ហោ អនុសាសភោ។ ធម្មសរណមនុសាសិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។២៤។ និម្មមោ និរហង្កាពា, និរាលម្កោ និរាលយោ។ និប្បបញ្ចោ និរារម្កោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្បូលំ។២៥។

និរាសផ្កា និវាឥផ្កា, និវាកផ្កា និវង្គណោ។ និស្សដ្តិលិផ្ខា និស្សផ្កា, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។២៦។

ខ្លាតោ ឆោតោ និទ្ធោតោ, និត្តណ្ឌោ និត្តរណិពោ។ និព្តពោ និពាធប្បត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។២៧។

និព្ភយោ នរនិសភោ, និព្ទុគ្គី នរពេសរី ។ និទ្ធជា យោ នរាជញ្ញោ, ពុទ្ធី តំ បណមាម្យូលំ។២៨។ នរានំ វរនាយពោ, ញាណិពោ ញាណកូសនោ។ ញាណបារក្ ញាណក្, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យូហំ។២៩។

ញាណញ្ញ ញាណសម្បឆ្នោ, បញ្ជាសម្បឆ្នោ សព្កញ្ញ។ ធម្មញ្ញ ធម្មសម្បឆ្នា, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហ៍។៣០។

ញាណភាសី ញាណវិទូ, កាលភាសី កាលវិទូ។ សច្ចភាសី សច្ចវិទូ, ពុទ្ធី តំ បណមាម្យហំ។៣២។

ឦតិមុត្តោ ភីតិមុត្តោ, នម្ភមុត្តោ មុត្តភយោ។ អាធិមុត្តោ វ្យាធិមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៣៦។

សង្គមត្តោ វង្គមត្តោ, រាគមុត្តោ មុត្តរតិ។ ឧទ្ទឹមត្តោ តណ្ឌមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៣៥។

ទោសមុផ្ដោ ទោហមុផ្ដោ, ទេស្សមុផ្ដោ មុត្តទិសោ។ និយមុផ្ដោ អយមុផ្ដោ, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមាម្យីហំ។៣៤។

មកូមុត្តោ មុត្តមទោ។ កិច្ចាមុត្តោ មុច្ឆាមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៣៣<u>។</u>

មាយាមុត្តោ មោហមុត្តោ,

ពុទ្ធសហស្សនាមា វលី

វង្គមុត្តោ បង្កមុត្តោ, ខេទមុត្តោ មុក្ខខិលោ។ សព្ទទា អាតង្គមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៤០។

ខទ្ធមញ្ជោ ពន្ធមញ្ជោ, កលិមុញ្គា មុត្តមលោ។ សព្ពថា បិបាសាមុញ្គោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្រហំ។៣៩។

ឱរមុញ្តោ បារមុញ្តោ, ឃោរមុញ្តោ មុត្តគហោ។ កប្បមុច្ឆោ កាលមុច្ឆោ, ពុទ្ធ័ តំ បណមាម្យហំ។៣៨។

អាសាមុត្តោ និស្សាមុត្តោ, ឯជាមុត្តោ មុត្តនិណោ។ មានមុត្តោ វានមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។៣៧។ អហង្ការា វិនិមុត្តោ, មមង្ការា មុត្តោ មុនិ។ មានាវមានា វិមុត្តោ, ពុទ្ធំ ពី បណ្ឌមម្បហំ។៤១។

សព្អទា សម្មោសមុក្ដោ, សម្មោហមុក្ដោ សព្អថា ។ សព្អធិ សន្ដាបមុក្ដោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៤២។

សព្វាសវា វិនិម្មផ្តោ, សខា វិលផ្គមានសោ។ សព្វាសផ្ជា វិប្បម្មផ្តោ, ពុទ្ធ ពំ បណ្ឌមម្បូល។៤៣។

កាមឥណ្ឌា វិធិមុត្តោ, ភវឥណ្ឌាវិភញ្ជកា។ វិភវឥណ្ឌាវិភីណោ, ពុទ្ធី តំ បណមាម្យហំ។៤៤។

#### ពុទ្ធសហសុវុនាមាវលី

សព្ភថា វិច្ឆមមុផ្តោ, វិច្ឆន្ទិមផ្តោ សព្អធិ។ សព្ភវិបល្ចាសមុផ្តោ, ពុទ្ធ ពី បណមាម្យហ៍។៤៥។

> សព្ភន្តរាយវិមុត្តោ, អគ្គលមុត្តោ សព្ភធិ។ សព្ភព្យវធានមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ័។៤៦។

ភវខេត្តិយា វិមុឆ្នោ, ភវវាឃមុត្តមានសោ។ សព្ភថ្ន សំយោពមុឆ្នោ, ពុន្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៤៧។

> សព្ភថា សង្គោបមុត្តោ, ព្យាបាទមុត្តោ សព្ភទា។ សព្ភធិ បដិឃមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៤៨។

លោកមិវត្តា លោកហិវតា, លោកពន្ធ លោកសខា។ ពិលោក អាលោកករា, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យូហំ។៤៩។

អមតេន អតប្បិ លោកំ, ធម្មមេឃបវស្សរកា។ អស្សាសេសិ យថា ចន្ទោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៥០។

សន្តិបញ្ចោ សន្តិកូពោ, សីពលីកូពោ សព្ភថា។ បរមំ សុខំ សម្បញ្ចោ, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យូហំ។៥១។

សទា សឆ្កោ សន្តិទទោ, សុខិតោ សុខទាយកោ។ ធម្មមេឃំ បវស្សេសិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៥២។ សន្តកាយោ សន្តវាចោ, សន្តចិត្តោ សន្តិធពា។ សព្វបធិវុបសន្តោ, ពុន្ធំ ពំ បណមាម្យូហំ។៥៣។

សគ្គិធារី សគ្គិពារី, សគ្គិចារី សគ្គិមនោ។ សគ្គិសារី សគ្គិបិតោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។៥៤។

ព្រហ្មបញ្ញោ ព្រហ្មចារី, ព្រហ្មវិហារី ព្រហ្មញ្ញ។ ព្រហ្មចក្ ចម្មចក្, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៥៥។

កាយេខសំវុតោ សទា, សទា វាចាយ សំវុតោ។ សទា សំវុត មានសោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៥៦។ ធម្មចិត្តោ ខមចិត្តោ, ធីរចិត្តោ ចិត្តតុមា។ ហិវិចិត្តោ សិវិចិត្តោ, ពុទ្ធំ ពី បណមាម្យហំ។៥៧។

ហិតចិត្តោ សុខចិត្តោ, មោទចិត្តោ ចិត្តមុនុ។ បីតិចិត្តោ សីតិចិត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។៥៨។

ញាណចិត្តោ មេឆាចិត្តោ, វិជ្ជាចិត្តោ វិជ្ជាធនី។ បញ្ញាចិត្តោ អញ្ញាចិត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហំ។៥៩។

ខិត្តិចិត្តោ ជុតិចិត្តោ, ជុណ្ឌចិត្តោ អាលោកទោ។ កន្តិចិត្តោ ខន្តិចិត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៦០។ ៨វថិត្តោ ពលចិត្តោ, ថាមចិត្តោ ទសពលោ។ បិតចិត្តោ ថិវចិត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៦១។

សន្តចិញ្ចោ ទន្តចិញ្ចា, វសីចិញ្ចោ វសិតវា។ សុចិចិញ្ចា វុចិចិញ្ចា, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៦២។

កុត្តចិត្តោ មុត្តចិត្តោ, បសន្នចិត្តោ ចិត្តជុ។ សុមនចិត្តោ សុចិត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៦៣។

បតុណោ សុបញ្ឈចិត្តោ , សំយតចិត្តោ សុវតោ ។ បសន្តិបស្សទ្ធិចិត្តោ , ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៦៤។

អត្តធម្មវិភូសិពោ, អត្តធម្មអល់ថ្កិពោ ។ អត្តធម្មសុសោភិពោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។៦៨។

អត្តបុគ្គលោ អត្តផ្កោ, ញាលផ្កោ ញាលបុង្គជា។ ធម្មបុគ្គលោ ធម្មផ្កោ, ពុទ្ធំ តំ បលមាម្យហ៍។៦៧។

· 中型合物自然因為

អគ្គលទ្វោ អគ្គកាតោ, អគ្គបន្ទបកាសកោ។ អគ្គវា អគ្គទស្សាវី, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហំ។៦៦។

អត្តវិជ្ជា អត្តវិជ្ជា, អត្តវិទ្យា អត្តវិទ្ធ។ អត្តបុណ្ណោ អត្តបណ្ណោ, ពុទ្ធំ ពី បណមាម្យហំ។៦៥។



អគ្គប្ជាំពោ ថោមិពោ, អគ្គមានិពោ វាទ្ធិពោ។ អគ្គភិវាទិពោ បុជ្ជោ, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យូហំ។៦៩។

ធម្មស្ស ភុសនោ ភព្នោ, ផីវោ ធម្មបតិថ្មិតោ។ អគ្គបតិដ្ឋិតោ អគ្គោ, ពុទ្ធិ តំ បណមាម្យហំ។៧០។

ម់ផ្តស្ស កោវិទោ ចាបិ, អមផ្តស្សាបិ កោវិទោ។ អធ្តមផ្តម្បាញលេសិ, ពុទ្ធ តំ បលាមាម្យូហ៍។៧១។

អគ្គពោចជា អគ្គក្ម, អគ្គញ្ញុ អគ្គទេសពោ។ អគ្គញាណី អគ្គកាណី, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៧២។

### ពុទ្ធសហស្សនាមា វលី

ខេមហ្វញ្តោ ខេមអ្នកា, អគ្គហ្វញ្តោ អគ្គអ្នកា។ សិវហ្សត្តា សិវអ្គកា, ពុទ្ធី តំ បណមាម្យូលំ។៧៣។

បត្តផម្មោ បត្តពោធិ, បត្តមគ្នោ បត្តផលោ។ បត្តអមតោ បត្តក្តោ, ពុទ្ធី តំ បណមាម្យូហំ។៧៤។

បត្តច្បាណោ បត្តមេចោ, បត្តធម្មនិយាមពោ។ បត្តអនគ្នោ បត្តគ្នោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យូលំ។៧៥។

បរមថ្មសថ្នំ បផ្ដោ, បត្ដឆេមោ បត្ដសិវោ។ បត្ដអច្ចុធា បត្ដផ្ដោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យូលំ។៧៦។ បន្ទាសផ្ដោ បន្ទាសផ្ដោ, បន្ទាលម្កោ បន្ទាលយោ។ បន្ទស្សលោ បន្ទសល្ងោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៧៧។

> តញ្ជាវិច្ឆោ តិទ្វាវិច្ឆា, តិច្ឆាវិច្ឆោ វិច្ឆមយោ។ ឯចវិច្ឆោ គេចវិច្ឆោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។៧៨។

មនោពុត្តោ វចិតុត្តោ, កាយគុត្តោ គុត្តិវជា។ គុត្តកម្មោ គុត្តធម្មា, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្បហំ។៧៩។

ចិត្តអុត្តោ ចិត្តទន្លោះ សាតច្ច ចិត្ត សំយតោ។ ចិត្តមុត្តោ ចិត្តសន្លោះ ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៨០។ ចក្កវត្តី ធម្មរាជា, ធម្មចក្កវិក្សាពា ។ អធម្មចក្ក វិកញ្ជិ, ពុទ្ធី តំ បណមាម្យូលំ។៨១។

សទ្ធម្មមុទ្ធាភិសិញ្ហោ, ធម្មមហរញ្ញោ ពុធោ។ ធម្មសាសនំ ឋាយសិ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហំ។៨២។

ធម្មមហារាជាធិហេ, ធម្មីសោ ធម្មសម្មពោ ។ ធម្មសមផ្កោ មុខិឆ្នោ, ពុទ្ធំ តំ បលមាម្យូលំ។៨៣។

ធម្មនាថោ ធម្មស្សាមី, ធម្មិឆ្នោ ធម្មសាសពោ។ ធម្មសក្កោ ធម្មសត្ថា, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យហំ។៨៤។

## ពុទ្ធសហស្សនាមា វលី

ធម្មឥត្តា បាបមុត្តា, ធម្មយុត្តា ធម្មធនី។ ធម្មញូត្តា ធម្មប្បត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៨៥។

ធម្មសញ្ញោ ធម្មបញ្ញោ, ធម្មអភិញ្ញោ ធម្មញ្ញោ។ ធញ្ញោ ធម្មបរាយណោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៨៦។

ធម្មញាណី ធម្មកាណី, ធម្មកាសី ធម្មវិទូ។ ធម្មភិទី ធម្មភិចី, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៨៧។

ធម្មកាយោ ធម្មរូហេ, ធម្មនមោ ធម្មមុខោ។ ធម្មបតិផ្នោៈ ធម្មផ្នោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៨៨។ ឲម្មការី ឲម្មចារី, ឲម្មចារី ឲម្មចពា។ ឲម្មសារី ឲម្មការី, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៨៩។

ធម្មធារកោ ធោជយ្យា, យោ សុទ្ធធម្មបាលកោ។ ្ធម្មាមតោគធំ បត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។៩០។

ធម្មបជិកានប្បផ្តោ, ធម្មប្បជិបទាវិទូ។ បជិសម្ភិទាមគ្គញូ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមាម្បហ៍។៩១។

ធម្មតិកិច្ចកោ ធេកោ, វិសល្វោ សល្អកន្តកា។ សញ្ញាបការី កិសក្កា, ពុទ្ធំ តំ បណ្តមព្រលំ។៩២។ ចម្មសិធាមណិ ចម្មី, ធម្មសិខរសេខពា។ ធម្មចុខាមណិ ចារុ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។៩៣។

ធម្មភុសនកុសិដោ, ធម្មាលផ្ការលង្កិដោ។ ធម្មាភរណសោភិដោ, ពុទ្ធ ធំ បណ្ឌម្យូលំ។៩៤។

ចម្មសមុខ្មោ ចម្មវា, ញាណសាងជា ញាណវា។ បញ្ញាវាវិធិ បញ្ញវា, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យហំ។៩៥។

> អចម្មមុត្តោ ចម្មក្, អញ្ញាណមុត្តោ ញាណគុ។ អវិជ្ជាមុត្តោ វិជ្ជាវា, ពទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៩៦។

ធម្មធារា បវាយេសិ, ច្បាបធារានិជាធវកា។ អតិត្តាន់ សុតោសេសិ, ពុន្ធំ ពំ បណមាម្យហំ។៩៧។

> ធម្មមេឃោ បញ្ញាមេឃោ, ធម្មាមតំ បវស្សយី។ រជោជល្លំ វិចោវេសិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។៩៨។

សព្ភកម្មកិលេសានិ, អនវសេស វាហយី។ ធម្មកង្កា បវាហេសិ, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យហំ។៩៩។

សីលផ្កោ សមាធិប្បផ្តោ, បញ្ឈប្បផ្តោ សុភាវិតោ។ ចម្មសុធារសំ បាយី, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមម្រហំ។១០០។

## ពទសហសរនាមា វលី

វី អសាថានំ ភវសាថា, ភីពានំ អកយង្កបា។ សរណង្កបា ទីខានំ, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមម្រហំ។១០១។

មហាសរណទាយកោ, បរិក្តាណប្បទាយកោ។ អារក្ខណទាតា សត្ថា, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យហំ។១០២។

ភីវុតាណោ ភីវុលេណោ, ភីវុសរណទាយកោ។ ភីវុភារក្កកោ ភិយ្យោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមាម្បល់។១០៣។

ធម្មទាតា ធម្មតាតា, ធម្មកាតា ធម្មសខា។ ធម្មារក្វោ សត្ថាវជា, ពុទ្ធំ ពឺ បណ្ឌមម្រូលំ។១០៤។ សុញ្ញឥណ្ឌោ សុញ្ញរាធា, សុញ្ញរង្កា សុញ្ញរធោ។ សុញ្ញធន្មោ សុញ្ញឧទ្ធី, ពុទ្ធី ពំ បណមាម្យហំ។១០៥។

សុញ្ញរោសោ សុញ្ញរទាសោ, សុញ្ញាទាយោ សុញ្ញទយោ។ សុញ្ញសាហេ សុញ្ញតាហេ, ពុទ្ធំ ពំ បណមាម្យហំ។១០៦។

អាសាសុញ្ញោ និស្សាសុញ្ញោ, ឯជាសុញ្ញោ សុញ្ញានិណា។ និញ្ចាសុញ្ញា និទ្ធាសុញ្ញោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមាម្យូលំ។១០៧។

បាបសុញ្ញោ បុព្ជាសុញ្ញោ, អហំសុញ្ញោ សុញ្ញមមោ។ កង្វាសុញ្ញោ សង្កាសុញ្ញោ, ពុទ្ធ ពី បណមាម្យីលំ។១០៨។ វត្តរាជា វត្តនោសោ, វត្តមោលោ វត្តមលោ។ វត្តកសារ៉ោ វត្តិយោ, ពុទ្ធំ តំ បលមាម្យីហំ។១០៩។

កម្មនុខោ ក្មេសនុខោ, កលិនុខោ នុន្នមលោ។ សព្ភថា អវិជ្ជានុខោ, ពុទ្ធ ពី បណ្ឌមម្បីហំ។១១០។

ក្សិមេចោ ក្សិចោចោ, ភូវិពោធិបកាសពោ។ ភូវិញាណ៍ បសាផសិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។១១១។

អព្វរាន៌ សន្និបាចេះ, ខក្សា បុព្វាបរានញ្ច។ និរុក្តិបទកោវិទោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្បល់។១១២។ ធម្មលទ្ធោ អដ្តលទ្វោះ មុក្តិលម្វោ លទ្ធឥថោ។ បលទ្ធតីសប្តារមី, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្បល់។១១៣។

សន្តិលទ្វោ ខគ្គិលទ្វោ, កម្តិលទ្វោ លទ្វយសោ។ ទិក្តិលទ្វោ កិក្តិលទ្វោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្បល់។១១៤។

សុទ្ធិលទ្វោ ពុទ្ធិលទ្វោ, ឥទ្ធិលទ្វា លុទ្ធនិធិ។ ឧបលទ្ធនៈបកិញ្ញោ, ពុទ្ធ ពុំ បណ្ឌមម្យូហ៍។១១៥។

តីរលទ្ធោ បារលទ្ធោ, ់ សារលទ្ធោ លទ្ធផលោ។ មង្គលមុត្តមំ លទ្ធោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូហ៍។១១៦។ ុំ ទំរទស្សី នីឃទស្សី, អន្តទស្សី ភវឌ្គពុ។ ពីរទស្សី បារទស្សី, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមម្រហំ។១១៧។

សារទស្សី សច្ចទស្សី, សិវទស្សី សុទស្សិកោ។ យោតទស្សី ខេមទស្សី, ពុទ្ធ ពី បណ្ឌមាម្យូលំ។១១៨។

លោកត្តរធម្មទស្សី, បរិយខ្ពនស្សី និសី។ មគ្គទស្សី ផលទស្សី, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្បល់។១១៩។

អត្ថខស្សី ធម្មទស្សី, អនោមទស្សី សុខស្សី។ បរមបស្សី សុបស្សី, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌម្យល់។១២០។

## ពុទ្ធសហស្សនាមាវលី

ញាណវឡោ ញាណវរោ, ញាណធរោ សុញ្ញាណវា។ ញាណកក្ស ញាណទូជោ, ពុទ្ធ តំបណៈមាម្យហំ។១២១។

វណ្ណវន្តោ ពុលវន្តោ, ពុតិមន្តោ ពុតិទ្ធពា។ យសវន្តោ កិត្តិមន្តោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌាម្បូលំ។១២৮។

សពិមឆ្លោ យពិ សឆ្លោ, មពិមឆ្លោ មេធាវិឆោ។ បតាបវឆ្លោ ធីមឆ្លោ, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌម្បូលំ។១២៣។

យោតវគ្គោ ខេមវគ្គា, បដិភានវគ្គា វិទូ។ ហិវិមនោ សិវិមនោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្យូលំ។១២៤។ វវនាថា នវនាថា, លោកនាថា លោកជិនោ។ ទេវនាថា ព្រហ្មនាថា, ពុទ្ធ ធំ បណ្ឌមម្រហំ។១២៥។

អច្ចុក្ខមោ សត្តុក្ខមោះ សុមនោ សមណុត្តមោ។ ជនុក្ខមោ ជិនុក្ខមោះ ពន្លឺ តំ បណ្ឌម្យូល័។១២៦។

ខេមោ ខីណហិមាហោ, ខេមហុញ្ចា ខេមកពោ។ ខេមហុញ្ចា ខេមត្តាកោ, ពុទ្ធំ តំ បណអាម្យូលំ។១២៧។

វជ្រព្ទិ វជ្ជពោធិ. វជ្រពោធបរាយលោ។ វជ្រមេចោ វជ្រសិច្ចា, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។១២៨។

## ពុទ្ធសហស្សនាមាវលី

ខុក្គទោមនស្សនាសី, សោកហ៊ុនវក្កយោ ។ ជាតិមច្ចុជាវាតិតោ, ពុទ្ធិ តំ បណ្ឌមម្បល់។១២៩។

សព្ភរាជភោតចាតី, មហាឱឃមុម្មជ្ឈភា ។ បរមត្ថធម្មទស្សី, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្បល់។១៣០។

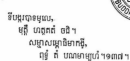
សព្តិផ្ទិយសម្មាកុត្តោ, សព្ភកម៉ូច្ចាស់វុកោ។ សព្ទលោកសនាចាគី, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៣១។

ភវភោតវិប្បមុត្តោ, ភារមុត្តោ ភវជយោ។ ភវយោតវិសំយុត្តោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌម្បល់។១៣២។ វិសុទ្ធធម្មធារពោ, ចារុចរណចារពោ ។ សព្ថធិ ១០ការពោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្បូហំ។១៣៣។

សន្តិសុខបទាយពោ, វិជ្ជានិធិ វិនាយពោ។ ពហ្វជន សហាយពោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមព្រាំ។១៣៤។

ជម្មានុជម្មជារពោ, តាសានុតាសនាសពោ។ ភយការវកញ្ជកោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្បូល៌។១៣៥។

វមែត្តឧញ្ជាដពោ, បរិបទបកាសពោ ។ ចរមសិទ្ធនាយពោ, ពុទ្ធិ តំ បណ្ឌមម្បីលំ។១៣៦។ ពុទ្ធសហសុរុនាមា វលី



ពហ្វនំ ហិពសុខាយ, ហិប្ពសិ បារមី។ មុត្តាយនំ ពវេសេសិ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្បូល។១៣៨។

វិជយខ្លោ ពោធិម្មវេម, បត្តោ សម្ពោធិម្មតូម៉ំ។ អន្តកស្ស អន្តកបា, ពុទ្ធំ ពី បណ្ឌម្យហ៍។១៣៩។

សព្ភបារមីសម្ភូវតា, សព្ភបរិញ្ញាហ៊ូវតា ។ សព្ទរកិញ្ញាសម្បូវណ្ណា, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្រូហ៍។១៤០។ បាណាពិបាជា វិវជា, ចក្កទណ្ដោ អហឹសកោ។ អមិតមេត្តភាវិធិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៤១។

អទិត្តាទានា វិវេតា, អនេជោ អហិត្តហោ" សព្តស្ស ចាតិ វិវាតី, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ"១៤២"

អព្រហ្មថាយាពីពោះ កាមកោកហិច្ចជោ ។ មារជីតាមានទង្កោះ ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្បហំ។១៤៣។

សម្មាអាជីវសម្បឆ្នោ, សុទ្ធាចរណចារកោ។ មហាសីលសិរោមណិ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។១៤៤។ មញ្ចុលោសោៈមញ្ចក់ណី, មញ្ចកាណី មញ្ជស្សរោ។ មញ្ចកាសី មញ្ចកចិ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមម្រេហ៍។១៤៥។

មហាមេធា មហាពោធា, មហាពាធិបកាសភោ។ មហាញាណំ បសាជសិ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យូលំ។១៤៦។

ពោធិលទ្វោ ញាណលទ្វោ, វិជ្ជាលទ្វោ លទ្ធនយោ។ បញ្ញាលទ្វោ អញ្ញាលទ្វោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហំ។១៤៧។

សម្មាជីវី ធម្មាជីវី, សុទ្ធាជីវី សុចិជីវី។ ស៊ីលជីវី សុច្ចាជីវី, ពុទ្ធ តំ បណ្ដាម្បល់។១៤៨។ ភ្វាំសីលោ ភ្សាំចិញ្ចោ, ភ្សាំបញ្ញោ ភ្សាំពលោ។ ភ្សាំញាណបកាសពោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមម្រហំ។១៤៩។

សុទ្ធសីលោ សុទ្ធចិត្តោ, សុទ្ធបញ្ញោ សុទ្ធាសយោ។ សុទ្ធធម្មំ បកាសេសិ, -ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមម្យូហំ។១៥០។

អធិសីលោ អធិចិញ្ចា, អធិបញ្ហា អធិតពោ។ អបលោកិតទស្សារី, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមប្រាំ។១៥១។

តុវសីលោ គុវចិត្តោ, តុវមេធោ គុវម្ភពោ។ គុវមុត្តោ គុវប្បត្តោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហំ។១៥២។ អវិកហ្គោ អវិតក្កោ, អវិចារោ អចិត្តកោ។ ចិត្តឯកក្កតាហួក្តោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមម្រាល់។១៩៣។

ភាវិតត្ថោ ភវមុត្តោ, ភាវញ្ញ ភាវនារតោ។ ភាវិតិច្រិយោ ភត្តោឃោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមម្រហំ។១៥៤។

សព្ភទា សពិសម្បឆ្នោ, សម្បជញ្ញរតោ សទា។ សន្តតំ សាមញ្ញរតោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។១៥៥។

កាយសក្ដី ចិត្តសក្ដី, ធម្មសក្ដី សក្ដីវររា។ វេទនានិរោធសក្ដី, ពុទ្ធ ពំ បណ្ឌមព្រហំ។១៥៦។ 🕏 អត្តចារី អត្តការី, អត្តសារី អត្តរតោ។ អត្តញាណី អត្តកាណី, ពទ្ធំ ពំ បណ្ឌមាម្រហំ។១៩៧។

> អវិកម្បី អនកីពោ, អសុគ្គាលី អនាតុពោ។ អភីក្រោ យោ អច្ឆម្គី, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្រូហំ។១៥៨។

អត្តខន្តោ អនុស្សទោ, ពីរវគ្គោ ជីវេពោ។ ចិតិមន្តោ ជីសម្បឆ្មោ, ពន្ទឹ តំ បណ្ឌមាម្បហំ។១៩៩។

អនុស្មយោ អនាសំលោ, អនាសោ ច អនុស្សូកោ។ អនាសវៅ អនបេក្ខោ, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមប្រហំ។១៦០។

## ពុទ្ធសហសុរុនាមាវលី

សម្មារីវ័យសម្បន្នោ, សម្មាបធានជាវគុ។ សព្តថ្មប្បញ្តា សិទ្ធពោ, ពុទ្ធ ពី បណមាម្យូលំ។១៦១។

សម្មាសមាហិតចិត្តោ, សម្មាសីលេ បតិធ្លិវតា។ សម្មាបញ្ញាលិបុណ្ណោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្បូលំ។១៦២។

សម្មាទស្សនសម្បះឆ្នា, សម្មាញាណបពិជ្ជិពោ។ សម្មារិមុត្តិជិតឆ្នោ, ពុទ្ធ ពី បណមាម្យហំ។១៦៣។

បញ្ញាវុធេន សម្បាច្មា, អជេយ្យោ អធិតោ បភ្។ ជិនោ អធិនិ បាបិមំ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៦៤។ ហ្គេមីវេលាពីកោះ សក្កវិសទ្ធិធារកោ ។ សក្កពោជ្ឈម្ភក្សាលោះ ពទំ កំ ពេលអាម្យូល៍។១៦៥។

ឬក្រារោ កតកិច្ចោ, ឬណ្ណអភិញ្ញា ជាសិតោ។ សព្តជាសិត ជាសានំ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៦៦។

ចារពាមី ចោកការ មោយ១ មើយខូត្វ។ ស១ភពិញ្ញ លោកខូត្វ, ការ៉ូ តំ បណ្ឌមម្រហំ។១៦៧។

ខេត្តការវិញ្ញាយា៖
 ភពកំពោ កម្រិច្រិយោ។
 មនោះអេណណ្ណវត្តិឈ្លោ៖
 កទី តំ បណ្ឌមម្រូហំ។១៦៨។

ជុវបញ្ឆោ បិកបញ្ឆោ ថិវបញ្ឆោ បញ្ជាវជា។ ហិយោទាឥបញ្ឆោ យោ, ពន្ធំ ពំ បណ្ឌមម្រហំ។១៦៩។

បញ្ញាចក្ ញាណចក្, ពុទ្ធចក្ សុចកុមា។ សមន្តចកុ សម្បុណ្ណា, ពុទ្ធ ពី បណ្ឌមប្រជាទ៧០។

ចេតោវិមុត្តោ ឈានគុ បញ្ញាវិមុត្តោ បញ្ញត្ ។ ឧភពោភាគ វិមុត្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ័។១៧១។

សំលារចក្តុំ ចុណ្ណេសិ, ភវវជ្ជនិកន្តកោ។ សព្តសង្វាវវិច្ចណ្ណោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។១៧២។ ទយោទធិ ទយានិធិ, ទយាលុ ទយាសាតជា។ ទយាធិបោ ទយានាថា, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌាម្យូលំ។១៧៣។

មហានយោ មហោនយោ, មហាសយោ មហេសិ យោ។ សទានយោ សទាសយោ, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមព្រាំ។១៧៤។

កល្យាណមិញ្ញា កល្យាឈោ, មង្គលមិញ្ចោ មារជិ។ ជម្មមិញ្ញា ជម្មទទោ, ពុទ្ធ ពំ បណ្ឌមាម្យូហ៍។១៧៥។

បញ្ញុស្ណរក ធម្មស្ណរក, ការុណោ ករុណស្ណរក។ មេចស្ណរក មេត្តស្ណរក, ពុទ្ធ តំ បណៈមាម្យហំ។១៧៦។ ទេរហទន្តោ ទោសទន្ទោ, ទេស្សទន្តោ ទន្តទិសោ។ ខាហទន្ទោ ទាហទន្តោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមព្រាំ។១៧៧។

ខម្ភហន្តា ឥព្តហន្តា, វឌ្គហន្តា អរហន្តោ។ ពី៨ហន្តា ពាធាហន្តា, ពុទ្ធំ ធំ បណមាម្យហំ។១៧៨។

ខីណាសយោ ខីណពីផា, ខីណនឆ្នោ ខីណាសរោ ។ ខីណតណ្ឌោ ខីណកិផ្ចោ, ពុទ្ធំ តំ បណៈមាម្យាហំ។១៧៩។

លោភខីណោ លោលខីណោ, រោសខីណោ ខីណរណោ។ កិច្ឆាខីណោ ឥច្ឆាខីណោ, ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌមប្រហំ។១៨០។ និពីលោ ចាបិ និស្សឈ្នា, និស្សលោ និព្វានវតា។ និប្បមានោ និព្ពន្ធនោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យូលំ។១៨១។

នដួកាមោ ឧដ្ឋកោធោ, ឧដ្ឋកោហ ឧដ្ឋកុហោ។ ឧដ្ឋមោហោ ឧដ្ឋមាយោ, ពុទ្ធី ព័ បណ្ឌម្យល់។១៨២។

ខីណរាជា ខីណទេសោ, ខីណមេហោ ខីណកវោ។ ខីណមានោ ខីណមក្កោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៨៣។

អាសាខិច្នោ ឥស្សាខិច្នោ, ឯជាខិច្នោ ខិច្នឥលោ។ ធម្មខិច្នោ ពទុខិច្នោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្យហ៍។១៨៤។ អនោមនាមោ អមលោ, សច្ចនាមោ សច្ចធបា។ សច្ចសន្ថោ សច្ចវនោ, ពន្ទំ ព័ បណមាមហើះ១៨៥។

អមិតាហា អត្តលាហា, អមិតាលោហា លោកជិ។ អមិតោជោ អត្តលោយា, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមម្រហំ។១៨៦។

អពុលិយោ អពិពុលោ, អនុពិយោ អប្បជិមោ។ អប្បមយ្យោ អសនិសោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌម្យល់។១៨៧។

ឯកប្បផ្តោ ឯកនាថា, ឯកោ អប្បដិបុគ្គលោ។ ឯកោរ សព្ភលោកប្វឹ, ពុទ្ធំ ជំ បណ្ឌមាម្បហ់។១៨៨។ មហាមហិមាមណ្ឌិតោ, នព្តណ្ណរំសិធារកោ។ មហាបភាយ ព្យាបកោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហំ។១៨៩។

រុចិជា អភិរុចិជា, អភិរុយា សុរូបវា។ អនោមវណ្ណោ អនេខោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យូលំ។១៩០។

aiបតោ ពុទ្ធធម្មេហិ, អព្ភតោ ទិបទុត្តមោ។ សព្តសត្តេ បសាធសិ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្បូហំ។១៩១។

ព្យាមប្បភាអិវុចិតោ, ទូត្តឹសលកុណទូជា។ អនុព្យញ្ជនសម្បីឆ្នោ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមម្បីហំ។១៩២។ មហាមដ្តលមាង្គលេ្យា, មង្គលោ មង្គលាលយោ។ មង្គលាយឥនោ នាថោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យលំ។១៩៣។

មង្គលិឆ្នោ មង្គលិកោ, មហាមង្គលនាយកោ។ មង្គលធម្មំ ទេសេសិ ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៩៤។

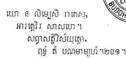
មង្គលត្ថមនុប្បត្តោ, មង្គលត្ថបរាយណោ ។ សព្អទា មង្គលង្កជា, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។១៩៥។

អពាវិកត្តំ ញាឃេសិ, មហាមម្តលមុត្តមំ។ គិហីសហាយកោ សខា, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។១៩៦។ ខ្យាតោ បខ្យាតោ សុខ្យាតោ, វិស្សវិទ្យាតោ វណ្ណកំ។ លោកខ្យាតោ ភវឱ្យាតោ, ពន្ទឹ តំ បណ្ឌមម្រហំ។១៩៧។

បណីតោ ច បុខីតោ ច. បវិត្តោ ចាបិ បាវនោ។ បេសលោ បវជា មេផ្ហោ. ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌម្យប់។១៩៨។

អហ្វិច្ឆោ ថ អនិច្ឆន្ទោ, វិតិច្ឆោ និច្ចាខច្ចិច្ឆោ។ អនិច្ឆោ និច្ចានិច្ឆាកោ, ពន្ធំ តំ បណមាម្យហ័។១៩៩។

សុវណ្ណេ សុវណ្ណវណ្ណេ, ហេមវណ្ណោ វណ្ណត្តមោ។ ហិរញ្ញវណ្ណោ ហេមាំសុ, ពុទ្ធ តំ បណ្ឌមម្បីហំ២០០។



អនុបលិក្ដោ លោកេន, តោយេន បនុម័ យថា។ អសង្គមានសោ សទា, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហំ។២០២។

លាភាលាភេ យសាយសេ, សម្មានអវមាននេ។ សព្តថ្ម សមថប្បញ្ចោ, ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមប្រវ៉ា២០៣។

បង្កជា និវ និល្វិត្តោ, បស្ស តស្ស វិសុទ្ធតំ។ អលគ្គមានសោ ឯកោ, ពុទ្ធ តំ បណមាម្យហំ។២០៤។ ចញ្ញោ ចម្អាមតំ បាយី, តណ្ឌាវិសវិទ្ធំសពោ ។ សព្វាវិជ្ជា វិច្ចឈ្លេសី, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។២០៥។

ចញ្ឆោ សូរោ! ចញ្ញោ វិរោ! ចញ្ឆោ មារាភិភ្ មុធិ! ចញ្ញោ វិជិតសង្គាមោ! ពុទ្ធំ តំ បណ្ឌមម្រហំ។២០៦។

ឈានរពោ ញាណរពោ, ចម្ជារាមោ ចម្មវពោ។ អហោ! អហោ! បាវង្គពោ, ពុទ្ធំ តំ បណមាម្យហ៍។២០៧។

អហោ! ពុទ្ធា! អហោ! សុទ្ធោ! អហោ! សំសុទ្ធមានសោ! អហោ! អហោ! ធុវិលទ្វោ! ពុទ្ធំ ពំ បណ្ឌម្បូលំ។២០៨។ សីលវិសុទ្ធោ, ចិត្តវិសុទ្ធា, ទិត្តិវិសុទ្ធោ នមោ នមោ។ ចម្មវិហារី, មង្គលការី, មហោបការី នមោ នមោ។។

មហាតបស្សី, ចម្មវិបស្សី, អក្ថយទស្សី នមោ នមោ។ មគ្គតវេសី, លោកហិតេសី, ពុទ្ធមហេសិ នមោ នមោ។។

តិទំ មេ បុញ្ញុំ ពហុជនស្ស ហិតាយ សុខាយ បច្ចយោ ហោតុ ។